تريندز للبحوث والاســتشــارات

مكتب فرنسا الافتراضي



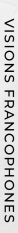


# راق

فرانكوفونية

Visions Francophones













# مقدمة العدد

في زمنٍ تتشابك فيه التحوّلات الرقمية مع الأزمات الجيوسياسية وتحديات المجتمعات الحديثة، يفرض علينا التفكير النقدي إعادة قراءة بعض الثوابت التبكّل محركات خفيّة للتاريخ والسياسة والثقافة. ففي العقد الثالث من القرن الواحد والعشرين، لم تعُد الظواهر الكبرى تُقرأ حصرًا من زاوية المصالح المادية أو الصراعات الاقتصادية، بل من خلال قوى رمزية ومعرفية وسوسيولوجية تُعيد تشكيل إدراك الإنسان لذاته، وللعالم من حوله.

الملفات الأربعة، التـي يتناولهـا هـذا العـدد، وهـي علـم نفـس الغبـاء (فـي العدد الجديـد من مجلة Sciences Humaines)، والإنسـان والذكاء الاصطناعي (الصـادر حديثًـا فـي مجلـة Philosophie)، إضافـةً إلـى حلقتَـي إذاعـة RFl حـول الترهيـب فـي العلاقــات الدوليــة والانتقــام فـي الشــرق الأوســط (2025)، تمثّـل مداخـل فكريـة متكاملـة لفهـم ديناميـات هـذا العصـر، فهـي تكشـف، كلٌّ من زاويتـه الخاصـة، عن أشــكال متجـدّدة من القـوة والضعف، والعقلانيـة واللاعقلانيـة، والمعرفـة والسـلطة، وتضعنـا أمـام ســؤال محـوري: كيـف يمكن للإنســان أن يحافـظ علـى اســتقلاليته الفكريـة فـي مواجهـة هـذه التحـولات؟



# الغباء كقوة أنثروبولوجية وسياسية

ملف Sciences Humaines يذكّرنا بأن الغباء ليس مجرد نقص فى المعرفة، بل هو ثابت أنثروبولوجى يمارس وظائف اجتماعية وسياسية. فهو يتجلى في الانحيازات المعرفية التــى تلــوّن قـرارات الأفـراد، وفــى الخطابــات الشعبوية التى تبسّط الواقع وتوجّه الجماهير. والأخطر أنّ الغباء، حيـن يُركُّب مـع الخوارزميــات الرقميـة، يتحـوّل إلى "هندسـة تفاهـة" تُكافـئ التخليـل بـدل النقـد؛ مـا يجعـل مـن مقاومتـه شرطًا لحمائة الديمقراطية والعقلانية.

### الذكاء الاصطناعي: بين الصداقة والهيمنة

مِلَـف Philosophie يفتـح أفقًـا جديـدًا للنقـاش: كيـف نحـدّد علاقتنا بالآلة؟ فـ ChatGPT وأشياهه لـم تعُـد أدوات محابـدة، بـل شـركاء معرفيين وعاطفيين بهيدون بإعادة صباغية الذاكرة والانفعال والعمل. وهنا، يتجدد التوتر ىــن الاســتقلال الانســانى والارتهــان للآلــة. وإذا كان الغباء يهدّدنا من الداخل، فإن الذكاء الاصطناعي يهدّدنا من الخارج، بقدرته على إنتـاح أحوــة مُقنعـة لكنهـا سـطحــة، وعلــى هندســة تفاعلاتنــا العاطفيــة والمعرفيــة. لكــن الملف يقترح أيضًا إمكانية تحويل الذكاء الأصطناعي إلى "مدرسية نقديية"؛ إذا أحسين الإنسان استخدامه كأداة للتفكير الجدلي، لا كبديل عن التفكير.

# الردع إلى القوضى

فی مستوی آخر، یبیّن کتاب فریدیریك شاریون أنّ العلاقــات الدوليــة دخلـت عصــر "الترهيــب". فلـم تعُـد القـوة العسـكرية وحدَهـا هــى الأداة، بل امتـدّت إلى العقوبات الاقتصاديـة، والحـرب السيبرانية، والإعلام الرقمى. فالمهم هنا هو تحوّل "الخوف" إلى مورد استراتيجي يُستخدم لإحباط الخصوم، أو لدفعُهم إلى الامتثال. ونقد شـاريون يكشـف أنّ الترهيـب ليـس مجـرد أداة ظرفيـة، بـل أصبح بنيـة حاكمـة للنظـام الدولـى، وأنّ الخطر يكمن في قابلية هذه الاستراتيجية للاستنزاف: فهي قد تنجح مرحليًّا، لكنها تولَّد مقاومات مضاعَفة، وتُضعِـف المؤسّسـات متعددة الأطراف.

# الانتقام: الذاكرة الجريحة كوقود للصراعات

وأخيرًا، يضعنا ملف RFI حول الانتقام أمام بُعدٍ أعمـق: كيـف تُسـتثمر الذاكرة الجريحـة لتغذيـة دورات لا نهائية من العنف في الشرق الأوسط والمتوسط. والانتقام هنا ليس ردّ فعل غريزيًّا، بـل سياسـة ممنهجـة: تدميـر البنيـة التعليميـة في غزة ("الانتقام من المعرفة")، الثأر الأهلي فـــى كريـــت، أو عنــف العشــرية الســوداء فـــى الجزائر. وما يُبرزه النصّ هو أنّ الانتقام يتجاوز الخصوصية الثقافية ليصبح منطقًا عالميًّا، لكنّ خطورته تتضاعف حين تتقاطع ذاكرة الماضى مع اقتصاديات الحرب، وضَعف المؤسّسات.

# الغباء، الآلة، الترهيب، الانتقام

إذا جمعنا هذه المحاور الأربع، يتّضح أنّها ليست متجاورة فحسب، بل مترابطة في شبكة تفسيرية واحدة:

- الغباء هـو الأرضيـة النفسـية-المعرفية التــي تُســهًل تَقبُـل
   الخطابـات الشـعبوية، أو الاستســلام للآلـة.
- الذكاء الاصطناعي هـو الأداة التـي قـد تُضاعِف الغبـاء إن
   اسـتُخدمت بـلا نقـد، أو تفتـح مجـالًا للتحـرر إن أعيـد توظيفهـا فلسـفيًّا.
- الترهيب هو الشكل المؤسّسي-الدولتِي للغباء والآلة معًا،
   حيث تُستخدَم المعلومات المضلّلة والخوف المدروس لإخضاع الخصوم.
- الانتقام هـو الوجـه العاطفي-الذاكـريّ لهـذه الديناميـات،
   يضمـن اسـتمرار دوائـر العنـف، ويمنـع إمـكان بنـاء سـلام
   مسـتدام.

تُظهر دراسة الغباء، والذكاء الاصطناعي، والترهيب في العلاقات الدولية، والانتقام كمنطق ثقافي-سياسي، أنّ هذه الظواهر ليست متجاورة فقط، بل متداخلة في بنيتها العميقة. فالغباء، بوصف حالة من الانغلاق المعرفي والعجز عن التفكير النقدي، يشكّل الأرضية النفسية التي تسمح بانتشار كلّ من الارضية النفسية التي تسمح بانتشار كلّ من الترهيب والانتقام. وحين يُختـزل التفكير في شعارات أو ردود انفعالية، يصبح الجمهور أكثر عرضة للقبول بخطاب القوة الفجّة أو سياسات عرضة للقبول بخطاب القوة الفجّة أو سياسات مجرّد ضعف فردي في التقدير، بل هو بنية مجرّد ضعف فردي في التقدير، بل هو بنية اجتماعية وسياسية تسـتثمر فيها الأنظمة التثبيت هيمنتها، أو لإدامة حالة الصراء.

أما الخوارزميات الرقمية، فهي تُمثّل العامل الجديد الذي ضاعف منطق الترهيب في عالم اليـوم. فمـن خلال تعزيـز التحيّـزات، وتفضيـل الخطـاب الاسـتقطابي، وتضخيـم صـور العنـف أو التهديـد، تخلـق المنصـات بيئـة معلوماتيـة تـؤدى إلـى تكريـس منطـق الخـوف. لقـد تحوّلت

الوسائط الرقمية إلى ساحات, حيث يتم استعراض القوة الرمزية والمادية، ويُعاد إنتاج صور الانتقام على شكل "محتوى" يجـذب الانتباه. إنّها آليـة تكنولوجيـة تمنـح الترهيـب بعدًا جماهيريًّا متسارعًا، وتجعل منطق "الفعل الانتقامـي" مـادةً للتـداول اليومـي، تُسـتهلك كمـا تُسـتهلك الأخبـار الترفيهيـة.

من جهة أخرى، فإنّ الانتقام نفسه يغذّي خطاب الغباء، ويُسـتثمر سياسيًّا بشـكل واسـع. فالسـلطات القائمة أو الحركات المعارضة تسـتند إلـى سـرديات الانتقـام لتبريـر عنفهـا أو لاسـتقطاب أنصارها. وفي هذا السياق، يتحوّل الغبـاء الجمعـي إلـى رأس مـال سياسـي: إذ تُبنـى السـرديات المبسّـطة التـي تختـزل التاريـخ فـي ثنائيـة "نحـن/ هـم"، "المظلـوم/ الـجلاد"، بحيـث يتـم توظيـف المظلوميـة لإدامـة دوامـة الانتقـام. وهنا، يُختـزل التفكيـر النقـدي ويُلغـى التعقيد، بما يتماشـى مع المنطـق الخوارزمـي، الـذي يفضّـل المحتـوى السـريع والمسـتقطِب.

ومن هذا التفاعل، يمكن صياغة نموذج تحليلي متكامل يقوم على ثلاثة مستويات:

- المستوى النفسي-المعرفي: الغباء بوصف تعطيلًا للقدرة النقدية، وهـو مـا يجعل الأفراد أكثر استعدادًا لقبول منطق الانتقام، أو الخضـوع للترهيـب.
- المستوى التكنولوجي-الرقمي: الخوارزميات التي تُعيد إنتاج وتكثيف هذه الميـول، فتجعـل الغبـاء والانتقـام آليـات جماهيريـة عابـرة للحـدود.

إنّ الترابط بين هذه المستويات يجعل من الصعب معالجة كل ظاهرة بمعزل عن الأخرى. فالعالم المعاصر يشهد تشابكًا بين الغباء كإطار نفسي، والتكنولوجيا كوسيط، والسياسة كفاعل استراتيجي، بما يؤدي إلى إعادة إنتاج دوامة دائمة من الترهيب والانتقام.

ويتيــح لنــا هــذا المســـار البحثـــى اســـتنتاج أنّ الغباء والذكاء الاصطناعى والترهيب والانتقام ليست ظواهر متفرقة، بل حلقات في سلسلة واحدة تحكُم الكثير من ديناميــات عالــم اليـوم. لقـد بيّنًا أنّ الغباء يعمل كبنيـة نفسـية-اجتماعيـة تُمكِّن الاسـتبداد وتشـرعن العنـف. وخلصنا إلى أنّ الذكاء الاصطناعي، بما يقدّمه من فرص ومخاطر، أصبح ساحة جديدة لإعادة إنتـاج التبَعيـة، أو تحفيـز التفكيـر النقـدى، تبعًـا لكيفيـة اسـتخدامه. كمـا أظهرنـا أنّ الترهيـب في العلاقات الدولية لم يعُـد يقتصر على المناورات العسكرية، بل يتغذى على الإعلام الرقمــى والتأثيــر النفســى العابــر للحــدود. أمــا الانتقام، فقـد تجلَّـى بوصفـه ديناميـة متجـذَّرة فى الذاكرة التاريخيـة والهويـات الجماعيـة، تُســتثمَر سياســيًّا، ويُعـاد إنتاجهـا ثقافيًّـا.

هذه النتائج تضعنا أمام سؤال محوري: كيف يمكن كسر هذه الحلقة المفرغة؟ إنّ أحد المسارات البديلة يتمثّل في التربية النقدية؛ أي إعادة الاعتبار لمناهج تعليمية تُنمّي القدرة على التفكير المستقل، ومقاومة اختزال العالم في ثنائيات أو شعارات سطحية. فالتربية النقدية لا تحمي فقط من الغباء، بل تمنح الأفراد أدوات لمساءلة خطاب الترهيب والانتقام.

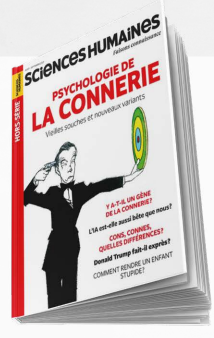
أما المسار الثاني فهـو حوكمـة الـذكاء الاصطناعـي، بمـا يعنـي وضـع أطـر أخلاقيـة وقانونيـة واضحـة تحُـدٌ مـن توظيـف الخوارزميـات فـي تضخيـم الكراهيـة، أو التلاعـب بالوعـي الجماعـي. إنّ التفكيـر فـي الـذكاء الاصطناعـي كسـلعة محايـدة هـو وهـم؛ المطلـوب حوكمـة تـوازن بين الابتـكار والحـد من الانزلاقات المدمرة.

ويتمثّل المسار الثالث في العدالة الانتقالية، خصوصًا في المناطق التي مزّقتها الحروب والعنف الطائفي. فالخروج من دوامة الانتقام لا يكون بالنسيان أو التأجيل، بل بإقامة آليات اعتراف بالضحايا، ومساءلة للجُناة، وتأسيس لذاكرة جماعية قادرة على التحوّل من الثأر الى المصالحة.

وفي النهاية، يمكن القول إنّ الفكر النقدي يظلّ هـو الحصانـة الجوهريـة أمـام الغبـاء والترهيـب والانتقـام. فالمجتمعـات التـي تربّـي أفرادهـا علـى الحـوار، وتُخضـع أدواتهـا التكنولوجيـة للمسـاءلة، وتُواجِـه جراحهـا التاريخيـة بشـجاعة، هـي المجتمعـات الأقـدر علـى الخـروج مـن الحلقـة المفرغة للعنف والعبث. إنّ مشـروع القـرن الواحـد والعشـرين، إذا أريـد لـه أن يكـون إنسـانيًّا، فيجب أن يقـوم علـى إعـادة الاعتبـار للعقـل النقـدي، لا كممارسـة معرفيـة فحسـب، بـل كشـرط وجـودي للبقـاء المشـترك.

# دوریات / مجلات





# في سيكولوجيا "الغباء" بين الأفراد والمجتمعات

Sciences Humaines (N°32, août-septembre 2025) Psychologie de la connerie

### المقدِّمة

منذ فجر التاريخ، شـكِّلت مسألة "الغباء" – أو ما يسـمِّيه الفرنسيون "la connerie" – أحـد الثوابت الإنسـانية التـي تتجلـى بأشـكال متعـدِّدة: مـن السـلوك الفـردي العابر إلى الخيـارات السياسـية المصيريـة. وقـد خصّصت مجلـة Sciences Humaines عددها (ن32°، أغسطس-سـبتمبر 2025) لاستكشـاف هـذه الظاهـرة مـن مختلـف الزوايـا: علـم النفس، والفلسـفة، والسوسـيولوجيا، والأعصـاب، والتاريـخ، والسياسـة. والهـدف لـم يكـن السـخرية وحدَهـا، بـل محاولة فهـم هـذه القـوة المسـتمرة، التـي تؤثـر فـي حياتنا اليوميـة والجماعيـة، وفـي مسـتقبل الديمقراطيـات والمجتمعـات.

وتهدف هذه الدراسـة إلى تقديـم قراءة تحليلية موسّـعة (3 آلاف كلمـة تقريبًا) لموضوع "الغباء" كظاهرة إنسـانية، اسـتنادًا إلى محـاور العـدد، ومـا ارتبط به من إنتـاج فكري.

# الفلسفة والأنثروبولوجيا.. الغباء كمعطى أنثروبولوجي

الفلاسـفة مـن أرسـطو إلـى كانـط، مـرورًا بشـوبنهاور، رأوا أن العجـز عـن اسـتخدام العقـل نقديًـا هـو أصـل كثيـر مـن الأخطـاء البشـرية. غيـر أن العـدد يلفـت النظـر إلـى أنّ الغبـاء ليـس فقـط نقصًـا فـي المعرفة، بـل قـد يكـون عنادًا مقصودًا ضـد المنطـق.

وفـي التـراث الغربـي، ظهـر مفهـوم "l'idiotie" كمقابـل للانعـزال عـن الشــأن العــام.

وتكشـف الأنثروبولوجيـا أن المجتمعـات كافـة بنَـت "طقوسًـا" حول الغبـاء، من النكات الشـعبية، إلـى الأمثــال التــي تحــذّر مــن الغبــاء أكثــر ممّــا تحــذّر مـن الشــر.

إذًا، نحن أمام ظاهرة أقدّم من الحداثة، تعكس جانبًا جوهريًّا في الوجود البشري.

### الآليات النفسية.. الانحيازات المعرفية والدماغ الأحمق

علم النفس المعاصر يفسّـر الغبـاء مـن خلال الانحيــازات الإدراكيــة:

الانحياز التأكيدي: حيث يبحث الأفراد عما يؤكد آراءهم، ويتجاهلون الأدلة المخالفة.

الوهـم بالتحكـم: الاعتقـاد المبالَـغ فيـه بالسـيطرة علـى الأحـداث.

أثر دانينغ-كروغر: كلّما قلّت كفاءة الشخص زاد اقتناعه بامتلاكه المعرفة.

علم الأعصاب يضيف أن الدماغ البشري مبرمج على الاقتصاد في الجهد، فيلجأ إلى "طرق مختصرة" (heuristics) قد تكون نافعة للبقاء لكنها تفتح المجال أمام الغباء. وتوضح الأبحاث على العواطف (Damasio) أن القرارات غير العقلانية قد تنبع من أدمغة سليمة تمامًا، فقط لأنها محكومة بالعاطفة أكثر من المنطق.

الفصل الثالث: السوسـيولوجيا – الغبـاء فـي الفضـاء العـام

من منظور اجتماعي، الغباء ليس خاصية فردية فقط، بل ظاهرة جماعية:

في النقاشــات العامــة، يتغــذى الغبــاء علــى \*\*التكــرار الإعلامــي، حيــث يصبــح القـــول الأكثــر تـــداولًا "حقيقـــة" بحكــم العــادة.

في الفضاء الرقمي، تضاعفت سـرعة الانتشــار: "التفاهــة الفيروســية" تطغــى علــى المعلومــة الموثــوق بهــا.

علماء الاجتماع يلاحظون أنّ الغباء يلعب دورًا وظيفيًّا: فهو يخلق شعورًا بالانتماء، إذ يجتمع الناس حول النكات السخيفة أو التفسيرات التآمرية البسيطة بدلًا من الحقائق المعقدة.

# السياسة والسُّلطة.. عندما يصبح الغباء أداة حكم

العدد يشير إلى أن الغباء ليس فقط عيبًا، بل استراتيجية في أحيان كثيرة:

القـادة الشـعبويون يوظفـون خطابًـا مبسّـطًا، مملـوءًا بالمغالطـات، لكنـه يلقـــى صــدى لــدى الجماهيــر المتعبـة مــن التعقيــد.

في الحروب، يُقدَّم الغباء أحيانًا كفضيلة: طاعة عميـاء، واندفـاع غيـر محســوب، وتضحيــة غيــر نقديــة.

الديمقراطيات الحديثة مهدَّدة بما يسمِّيه بعض المفكرين "tyrannie des idiots"؛ حيث تصويت جماعي غير عقلاني قد يُطيح مكتسبات طويلة الأمد.

لكن الغباء السياسـي ليـس قـدَرًا: التجـارب التاريخيـة تبيّـن أن التربيـة المدنيـة، والشـفافية، وبنـاء ثقافـة نقديـة يمكـن أن تحـدٌ مـن آثــاره المدمــرة.

### الإعلام الرقمي والذكاء الاصطناعي.. الغباء في عصر الخوارزميات

تُمثّل وسائل التواصل الاجتماعـي بيئـة مثاليـة لازدهـار الغبـاء:

تكافئ الخوارزميـات المحتـوى المثيـر للغضب، أو السـخرية أكثـر مـن المكثـف بالمعرفـة.



انتشــار "الميمــات الغبيــة" يخلـق هويــات رقميــة كاملــة مبنيــة علــى الســخرية والتهكــم.

مع صعود \*\*الـنكاء الاصطناعـي التوليـدي\*\*، يظهـر تحـدٌ جديـد: صعوبـة التمييـز بيـن الحقيقـة والزيـف؛ مـا يضاعـف مخاطـر "connerie". numérique".

### الغباء والأزمات الكبرى.. من الحب إلى التغيّر المناخى

الغرباء في الحب قد يرتكبون حماقات تُخلَّد في الأدب والفـن، لكـن الأخطـر هـو الغبـاء الجماعـي أمـام تهديـدات مثـل التغيـر المناخـي:

تجاهل الأدلة العلمية، رغم وضوحها.

التمسّـك بأسـاطير مريحـة ("التكنولوجيـا سـتحلّ كل شـــيء").

سـيطرة مصالـح قصيـرة الأجـل (انتخابــات، أربــاح) علــى حســـاب بقــاء الأجيــال القادمــة.

هنا، يَظهر الغباء كقـوة تاريخيـة قـد تعجّـل بانهيـار الحضـارات.

### الخاتمة: بين السخرية والمقاومة

مـن خلال اسـتعراض هـذه المحـاور، يتبيّـن أن "الغباء" ليس حالة طارئة، بل ثابتًا أنثروبولوجيًّا يتغير شـكله بتغيـر العصـور. وهـو يمتلك بُعديـن متناقضيـن:

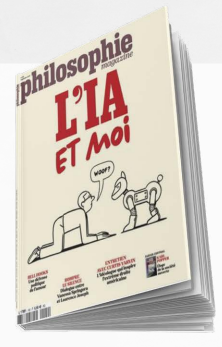
مـن جهـة، يشـكّل خطـرًا يهـدّد العقلانيـة، والديمقراطيـة، والعلـم.

ومـن جهـة أخـرى، يمنـح المجتمعـات مجـالًا للتهكـم الذاتــي، والتعايـش مـع حـدود العقــل البشــرـي.

تبقى المقاومة ممكنة عبر:

- 1. التربية النقدية، وتعليم التفكير العلمى.
- علامية واعية لمخاطر الخوارزميات.
- إعادة الاعتبار للفلسفة والعلوم الإنسانية كجدار حماية ضد "التفاهة المنظمة".

فهْم الغباء إذًا ليس ترفًا، بل شرطًا من شروط البقـاء فـي زمـن التحـولات الرقميـة والأزمـات الكوكبيـة.



# الإنسان والذكاء الاصطناعي بين الصداقة والنقد والتحوّل

L'IA et moi, Philosophie, Numéro 192 - Septembre 2025

# المقدِّمة

منذ انطلاق الثـورة الرقميـة، عاشـت المجتمعـات الإنسـانية لحظـات ارتبـاك مشـابهة مـع كل ابتـكار: مـن البريـد الإلكترونـي إلـى شـبكات التواصـل الاجتماعـي. لكـن وصـول الـذكاء الاصطناعـي التوليـدي يمثّـل لحظـة مفصليـة مختلفـة؛ ليـس لأنـه مجـرد أداة جديـدة، بـل لأنـه يتقـدّم إلينـا فـي هيئـة شـريك، مسـاعد، خبيـر، وأحيانًـا حتـى صديـق. الملـف "L'IA et moi" (2015 أغسـطس 2025) يقـدّم سلسـلة مقـالات غنيـة تكشـف أبعـاد هـذه الظاهـرة، عبـر أصـوات فلاسـفة، وعلمـاء نفـس، ومحمّميـن، وباحثيـن. وتسـعى الدراسـة إلـى إعـادة بنـاء هـذه الـرؤى فـي مقاربـة متكاملـة، وتطـرح الأسـئلة الكبـرى: كيـف نتعامـل مـع الآلـة؟ ومـا حـدود التعلّـق بهـا؟ ومـا السـبل لترويخهـا دون أن نفقـد إنسـانيّـتنا؟

# من المقاومة إلى التبنّي.. عتبة التعايش مع التكنولوجيا

يعـرض المقـال الافتتاحــي (Martin Legros) تجربة شـخصية: من مقاومة اسـتخدام الهواتف الذكيــة إلــى مواجهــة واقــع دخــول ChatGPT فــي حيــاة الأبنــاء، والرســالة الأساســية:

- کل ابتکاریمر بنفس الدورة: رفض، وتردد، ثم تبن تدریجی.
- الفارق مع الذكاء الاصطناعي أنّه لا يغيّر أدوات العمل فقط، بل أنماط التفكير ذاتها أيضًا.
- التقنية تدخل جميع السياقات: التعليم، والصحة، والترفيه، والإدارة، وحتى الحياة العائلية.

إذًا، نحـن لا نتعامـل مـع خيـار تقنـي عابـر، بـل مـع تحـوّل ثقافـي شــامل يفـرض إعـادة تعريـف العلاقـة بيـن الإنســان وأدواتــه.

# تعدّد وجوه الذكاء الاصطناعي.. مدرب، خبير، صديق، عرّاف

Michel Eltchaninoff يصوغ خريطة للصور التـي نمنحها للـAl:

- المدرب: (coach) يقدم خطوات عملية، يطرح أسئلة تحفيزية، وقد يستعير المنهج السقراطي. لكنه مضاد لسقراط، لأنه يتظاهـر بالمعرفة المطلقـة بـدل الاعتـراف بالجهـل.
- الخبير: (expert) ينجح في الترجمة والتحليل
   الســـريع لكنـــه قـــد يهمـــل وقائـــع أساســـية،
   ممـــا يفــرض التحقــق الدائــم مــن مصـــادره.
- الصديق أو الرفيق العاطفي: هنا تبدأ حدود جديدة للجدل الفلسفي، إذ قد يثير الذكاء الاصطناعي أشكالًا من التعلّق العاطفي، كما ستوضح الفصول اللاحقة.

هـذا التعـدّد يكشـف عـدم اســتقرار الرمــوز: لا نعرف بعد كيـف نُخاطب الآلة، ولا أي صورة نثبت لهـا.

### البعد العاطفي.. هل يمكن أن نحبّ آلة؟

الفيلسـوفة الألمانيـة l'intelligence artificielle تطـرح فكـرة émotionnalisée: أنظمة تسـتجيب للعواطف أو تســتثــر ها ".

- أمثلة: Tamagotchi في التسعينيّات، تطبيـق Replika، الروبـوت Paro علـى شـكل فقمـة.
- في الاستخدامات العلاجية أو الترفيهية،
   الآلةقدتثيرالفرح، والحزن، أوحتى الغضب.
- السـؤال: هـل هـذا تهديـد للإنسـانية، أم توسـعة لمخزوننا العاطفـي؟

Weber-Guskar تجيب: لسنا بالضرورة خاسرين. التفاعل مع الآلة قد يفتح مجالًا عاطفيًّا جديدًا، لكنه يطرح تحديات أخلاقية: أين حدود الوهم؟ وكيف نتأكد أن هذا التعلّق لا يختـزل الإنســان إلى مســتهلك لعواطـف اصطناعيـة؟

### العمل والمهن.. التهديد والتحوّل

Mathieu Corteel يجمـع شـهادات مـن خمسـة مهنييـن فـي مجـالات الصحـة، والتعليـم، والبحـث.

- في العلاج النفسي، يظهر نموذج Owlie
   كتشات بوت مساعد: يقدم تمارين،
   ويخفف القلق، ويبتكر صورًا علاجية.
- مع ذلك، يبقى عاجزًا عن "الجـزء المظلـم" مـن التجربـة الإنسـانية: التناقضـات، والألـم العميــق، والصمــت.
- Corteel يحذّر من «un inconscient machinique»:

  اللاوعــي الخوارزمــي، الــذي قــد يغــوي
  المســتخدمين بالثقــة العميــاء.

النتيجة: الذكاء الاصطناعي يفرض إعادة تعريف العمل، ليس بإلغاء المهني، بل بجعله مؤطرًا ومرشـدًا للاسـتخدام، لا منفّخًا وحيدًا.



### التفكير مع الآلة.. نحو "Prompt Thinking"

الفيلسـوفان الإيطاليـان Maura Gancitano الفيلسـوفان الإيطاليـان مـفـهوم Andrea Colamedicig يــقـدّمـــان مـفـهوم prompt thinking:

- الغاية: ليس الاكتفاء بجواب جاهز، بل
   التفكير مع الآلة عبر صياغة متكررة،
   ونقدية، ومتنوعة للأسئلة.
- المقارنة: كما نستخدم أساليب خطاب مختلفة في الحياة (طلب قهوة \* مقابلة عمل)، يجب أن نخترع «scripts de dialogue» جديدة مع الآلة.

هنا، يظهر منعطف بيداغوجـي: الـذكاء الاصطناعـي قــد يصبـح أداة لتعليــم مهــارات التفكيـر النقـدي، إذا اســتُخدم فـي إطــار منهجــي واع.

### الحوار الفلسفي – تجربة فينسنت ديسكومب

فــي تجربــة فريــدة، الفيلســوف Vincent Descombes يخــوض حــوارًا مــع ChatGPT حــول الهويــة علــى طريقــة ســقراط.

- يطرح أسئلة متتالية دون أن يُقدّم إجابات.
- النتيجـة: تكشـف الآلـة عـن قدرتهـا علـى المحـاكاة الجدليـة، لكـن أيضًـا عـن حدودهـا: سـطحية ومفاهيميـة، وغيـاب عمـق ذاتــي.
- رغـم ذلـك، الحـوار يبـرز ك «hilosophique» يعـرّي بنيـة النظـام، ويحوّلـه إلـــى موضــوع فلســفــى فـــــــد ذاتــه.

هـذه التجربـة تفتـح أفقًـا: ليـس الهـدف معرفـة مـا إذا كانت الآلة "تفكّر"، بل مـا الذي يكشـفه حوارنـا معهـا عنّـا نحـن.

### الخاتمة: كيف نروّض الذكاء الاصطناعي من دون أن نُستعبَد له؟

من خلال هذه المقالات، يمكن تلخيص العلاقة بالذكاء الاصطناعي بثلاث مستويات:

- أداة: تُقدّم سـرعة وكفـاءة، لكنهـا تحتــاج إلـــى نقــد ومراجعـة.
- شريك عاطفي/ معرفي: قد يوسّع خبراتنا،
   لكنه ىعرّضنا للأوهام.
- مـرآة فلسـفية: يحفّزنا علـى التفكيـر فـي هويتنـا، ولغتنـا، وعلاقتنـا بالمعرفـة.

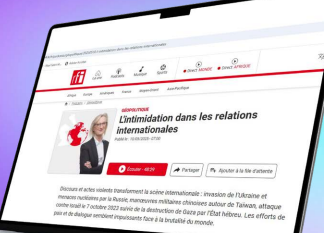
يبقى التحدي هو تحقيق توازن: كما ذكّر الفيلسوفان Hegel وArendt, يجب أن نستفيد من الأدوات دون أن نفقد استقلالنا في التفكير. الترويض لا يعني الرفض ولا الاستسلام, بل بناء علاقة نقدية خلّاقة تجعل من الذكاء الاصطناعي امتدادًا للإنسان, لا بديلًا عنه.

# برامج إذاعية

الجغرافيا السياسية: الترهيب في العلاقات الدولية

RFI, Géopolitique, L'intimidation dans les relations internationales

Publié le: 10/05/2025 - 07:00





66

شـهد النظـام الدولـي، منـذ مطلـع العقـد الثالـث مـن القـرن الواحـد والعشـرين، تصاعـدًا ملحوظـًا فـي اسـتخدام سياسـات الترهيـب (Intimidation) كأداة لإدارة النزاعـات وفـرض الوقائع. ومـن تهديـدات روسـيا النوويـة بعد غزو أوكرانيـا (2022)، إلـى اسـتعراض القـوة الصينيـة فـي محيـط تايـوان، ومـن الضربـات الإسـرائيلية فـي غـزة (2023) إلـى عـودة دونالـد ترامـب إلـى البيـت الأبيـض (2025)، يتضـح أن اللغـة المهيمنـة فـي العلاقـات الدوليـة لـم تعـُد لغـة التسـوية والوسـاطة، بـل خطـاب الهيمنـة والفعـل الأحـادى.

وفي هذا السياق، صدر كتاب فريديريك شاريون Géopolitique de الدولية intimidation'، الذي شكّل محور حلقة «جيوسياسية» (إذاعة فرنسا الدولية مايـو 2025). وتهـدف هـذه الدراسـة إلـى نقـد المفهـوم والمقاربـات المطروحـة، وإبراز مَواطن القـوة والقصـور فـي قـراءة شـاريون، مـع ربطهـا بأطـر نظريـة أوسـع فـي الدراسـات الإســتراتيجية، والعلاقـات الدوليـة.

# الإشكالية النظرية

المفهــوم المركــزي هــو «الترهيــب»، الــذي يميّــزه شــاريون عــن:

- الردع (Dissuasion): سلوك وقائي يعتمـد علـى التهديـد بعقوبـة قصـوى (غالبًا نوويـة) لتجنـب الفعـل العدائـي.
- الاستفزاز (Provocation): خلق ذريعة للتصعيد .

وتتجلّى الإشـكالية فـي السـؤال الآتـي: هـل الترهيـب ظاهرة جديـدة مرتبطة بصعود «الرجـال الأقويـاء»، أم أنه إعادة إنتاج لأدوات كلاسـيكية فـي ثـوب إعلامي-رقمـي متسـارع؟

### الترهيب بين القوة والضعف – تصنيف شاريون

يقدّم شاريون ثلاث صور أساسية للترهيب:

- ترهيب القوي: علاقة غير متكافئة (الصين مع جيرانها؛ وروسيا مع أوكرانيا)، حيث يَستخدم «الكبير» تفوّقه العسكري، أو الاقتصادي، لفرض الامتثال.
- ترهيب الضعيف: استغلال قواعد اللعبة (الفيتو في الناتو/ الاتحاد الأوروبي) أو التلويح بانهيار ذاتي مدمّر (اليونان في أزمة الديـون، وإيـران عبـر وكلائهـا الإقليمييـن).
- ترهيب «المجنـون»: الزعيـم الـذي يُشـيع انطباعًا بعـدم العقلانيـة (ترامـب أبـرز مثـال)، لتوسـيع مسـاحة المنـاورة عبـر الغمـوض واللايقيـن.

وهذا التصنيف مفيد لتبويب الممارسات، لكنّه يظل اختزاليًّا، إذ يهمل التداخل بيـن الأنمـاط الثلاثة (دولة قوية تسـتعمل خطاب «الجنون» – أو ضعيفة تلجأ إلى أدوات القـوي عبر تحالفـات).

# الردع النووي كإشكالية فلسفية

يخصّص شاريون حيّـزًا للنقاش حول الردع النووي، باعتباره "ترهيبًا دائمًا".

- المفارقة: السلاح النووي يُصمَّـم كي لا يُستعمل، لكن مصداقية الردع مشـروطة بقدرة القائد على إقناع الآخرين بأنه مستعد لاستخدامه.
- مأزق دول متوسطة (مثل فرنســــا): هــل يمكــن تصــوّر لجوئهـا فعليًــا إلــــى «الخيــار النـــووي» ضــدّ قـــوى أعظــم؟ هنــا تنكشــف هشاشــة الخطــاب الرســمي وارتباطــه بعامــل شخصيـــنفســـي أكثــر منــه مؤسّســي.

نقديًّا: هذه القراءة تكشف ثغرة في الأدبيات الكلاسيكية للردع، إذ تجعل السلوك الاستراتيجي معتمدًا على الذهنيات الفردية، في وقت يُفترض أن الردع يستند إلى قواعد مؤسّسية صارمة.

### أدوات الترهيب المتعدّدة

- العسـكرية: المنـاورات بالقـرب مـن الحـدود (روسـيا/ أوكرانيـا، الصيـن/ تايـوان) كرسـائل سياسـية أكثـر مـن تدريبــات دفاعيــة.
- الاقتصادية: العقوبات محدودة الفاعلية، إذ تُصيب الشعوب أكثر من النخب، وتجِد دائمًا قنوات للالتفاف في عالم متعدّد الأقطاب.
- القانونية–الدبلوماسـية: «إغـراق الخصـم» بالقضايـا القضائيــة أو الإجـراءات التنظيميــة لإســكاته.
- الإعلامية-الرقمية: مضاعف هائل للترهيب،
   حيث تُوجَّه الرسائل مباشرة إلى الرأي العام الخصم (الحرب النفسية عبر الشبكات).

النقد: شاريون يعرِض هذه الأدوات كأنها «صناديـق أدوات» منفصلة، لكن الواقـع يكشـف تداخلهـا الهجيـن (مثـال: العقوبـات الاقتصاديـة تُســوَّق إعلاميًّـا، وتُســتخدم كوســيلة داخليـة لترهيــب المعارضيـن المحليّــن أيضًـا).

# البعد البنيوي.. الغرب والآخرون

- يُشـير شـاريون إلـى أن الاتحـاد الأوروبـي
   يتعـرّض إلـى تحـدٍ وجـودي، إذ إن «DNA»
   مشـروعه يقـوم علـى السّـلم والتسـوية،
   بينمـا خصومـه يروّجـون لفكـرة أن التسـوية
   ضعـف.
- نقديًّا: هذا الطرح يميل إلى تبسيط الثنائية (أوروبا/ الاعتدال، مقابل الآخر/ العنف)، متجاهلًا أن القوى الأوروبية نفسها استَخدمت الترهيب الاستعماري في تاريخها، وأنها لاتـزال تمـارس ترهيبًا اقتصاديًّا-سياسـيًّا بوسـائل "ناعمـة".
- بالتالي، يمكن القول إن الاختلاف ليس في جوهر الأداة، بل في شرعنتها وخطابها.

# سادسًا: الديناميات الجيوسياسية الراهنة

- القـوى الكبرى (الولايــات المتحــدة، الصيــن، روســيا): ممارســات ترهيــب متباينــة، لكنهــا قــد تُولّــد "تقاطعــات ظرفيــة" أكثــر مــن "تحالفــات مبدئيــة".
- القـوى الإقليميـة (تركيـا، إيـران، إسـرائيل):
   تسـتغل اللحظـات الحرجـة لفـرض وقائـع جديـدة، مدفوعة بثنائيـة "الضعيـف المهـدِّد"
   و"المجنـون غيـر المتوقـع".
- القـوى الصغـرى: قـد تلجـاً إلـى «ترهيـب تكتيكـي» (المجـر داخـل الاتحـاد الأوروبـي؛ فنزويـلا فـي محيطهـا) للاسـتفادة مـن الانشـغال الدولـي بالصراعـات الكبـرى.

النقد: التركيـز علـى «الرجـال الأقويـاء» كشـخصيات قـد يحجـب العوامـل البنيويـة (تفـكّك النظـام متعـدّد الأطـراف، فشــل المؤسّســات الأمميــة، صعــود اقتصاديــات بديلــة).

### نحو نقد لمفهوم الترهبب

المفهوم: خطر تحويله إلى وصف معياري يُطلق فقط على الخصوم، بينما الممارسات الغربية تُقدَّم كـ "ردع مشـروع".

- إهمال البعدين الاجتماعي-النفسي: شاريون يُلمِـح إلـى «الترهيـب اليومـي» (الدعـاوى القضائيـة ضـدٌ الصحفييـن)، لكـن تحليلـه يظـل دولتيًّا-فوقيًّا، مغفـلًا دور المجتمعـات والـرأي العـام كـ «منتجيـن ومسـتهلكين» للترهيـب.
- الترهيب كأداة حَوكمة: لا يقتصر على العلاقات الخارجية، بل يُستخدم داخليًا لإدارة المعارضة (قوانين الطوارئ، الحملات الإعلامية التخويفية).
- 4. حدود الاستدامة: سياسة الترهيب قد تنجح قصيرًا، لكنها تفقد فاعليتها؛ إن لم تُدعَم بأطر تحالفية، أو اقتصادية، طويلة الأمـد.

### الخاتمة

يُقـدِّم فريديريـك شـاريون فـي جيوسياسـية الترهيـب قـراءة ثريـة لظاهـرة العنـف الرمـزي والفعلـي فـي العلاقـات الدوليـة المعاصـرة، مـع تصنيـف ثلاثـي مفيـد (ترهيـب القـوي - ترهيـب الضعيـف - ترهيـب المجنـون). غيـر أن هـذه المقاربـة، علـى قوّتهـا التوضيحيـة، تظـل بحاجـة إلـى توسـيع نقـدي يأخـذ بعيـن الاعتبـار:

- التداخل بين الأدوات (العسـكرية/ الاقتصادية/ الرقمية).
  - دور البنى والمؤسّسات، لا الأفراد فقط.
- الطابع الكوني للترهيب، بما يشمل القوى الغربية، لا خصومها فحسب.

إن دراسة الترهيب ليست تمرينًا وصفيًّا فحسب، بل ضرورة لفهـم هشاشـة النظـام الدولـي الحالـي، حيـث باتـت الهشاشـة المؤسّسـاتية و«سوسـيولوجيا الخـوف» أكثـر تحديـدًا لمســار العلاقــات الدوليــة مــن التوازنــات الكلاســيكية وحدَهــا. الانتقام بوصفه محرّكًا مُهمَلًا في الجغرافيا السياسية ل للشرق الأدنى والأوسط

RFI, Géopolitique, La vengeance comme moteur oublié de la géopolitique au Proche et Moyen-Orient

Publié le 09/08/2025





66

يعرِض نَصّ الحلقة الإذاعية (Geopolitics – تقديم ماري- فرانس شاتان) أطروحةً محورية تفترض أنّ الانتقام ليس نزعةً فرديةً هامشية، بل قوةً مُنظِّمة لسياسات الفعل وردّ الفعل في الشرق الأدنى والأوسط، تتغذّى من ذاكرة الجراح والهزائم والفجائع، وتُستَثمر كمنطق شرعنة آنية لخيارات عنيفة أو إقصائية. وتشارك في النقاش أسماء بحثية من تخصّات متجاورة (علوم سياسية، أنثروبولوجيا، تاريخ)، وتُطرح أسئلة معيارية: هل الانتقام أداة "أركيولوجية" متقادمة، أم تكنولوجيا سياسية حديثة؟ هل هو عائق للسلام، أم رافعة لتماسك الهوية؟ وهل يمكن تصوّر شرق أوسط متحرّر من "قانون الثأر"؟

وتنهـض هـذه الدراسـة علـى قـراءة نقديـة لمـداخلات الضيـوف، مـع تأطيـر نظـرى (جيـرار/ منطق المحاكاة العنيفة؛ شيلينغ/ الردع وسلوك العقاب؛ جالتونغ/ العنف البنيـوس؛ أرندت/ العنف والسلطة؛ دراسات العدالة الانتقاليـة والذاكرة)، ثـم تفكيـك تحليلـى لأربـع ساحات يتردّد فيها صدى الانتقام: (١) البعد التعريفي والمعياري؛ (2) الصراعات العربيـة-الإسرائيلية (خصوصًا فكرة "edu-cide" بوصفها انتقامًا مِن المعرفة والبُنى التربوية؛ (3) الجزائر فِي "العشرية السيوداء" يوصفها مختبرًا للثيار محليـة (كريـت) تكشـف اسـتمرارية نمـاذج الثــأر الأهلى. وأخيرًا اقتراح مصفوفة سياســـات تُميِّـز بيـن دوائـر الانتقـام (فـردى/ جماعــي/ دولتـَــي) وأدوات "التفكيك المضاد" (تفكيك السرديات، الذاكرة العادلة، حماية البُنــى المعرفيــة، إصلاحات مؤسّسية).

### في تعريف "الانتقام" وتمييزه عن الردع والعدالة

يَسِــم الحــوار الانتقــام بوصفـه منطـق إعــادة التــوازن والاعتبـار عبـر الــردّ علـى الإهانـة/ الجــرد؛ فهــو عدالـةٌ ترميميــةٌ منحرفــة: يَعِــدُ بالترميــم بينمــا يُنتــج غالبًـا دورةً أعلــى مــن العنــف. وهنــا، يطــرح المتحــاورون تمييــزًا ضروريًّــا:

- الانتقام: سلوك استباقي-تعطيلي يهدف إلى تقييد سلوك الآخر عبر التلويح بعقوبةٍ/ ثمـنٍ موجـع، تُحرّكِه ذاكـرة جُـردٍ مُسـيَّس ومُؤدلَـج.
- الردع: معمار تهديد مُنظّم (نووي/ تقليدي)
   يُفتـرض ألّا يُسـتخدم؛ قوّتـه مـن مصداقيـة
   الوعيـد، لا مـن تطبيقـه.
- العدائة: نسـق مؤسّسـي معلِـن القواعـد والحـدود، يطلب التحقيـق والحكـم، لا التكافؤ الدموي.
- الاستفزاز: صناعة ذريعة لإخراج الخصم من "حالة الامتناع"، بخلاف الانتقام الذي يمنع فعلًا مرتقبًا.

وعلى المستوى المعرفي، يتقاطع هذا مع جيـرار (منطـق المحـاكاة العنيفـة و"كبـش الفداء")؛ ومع شـيلينغ (العقـاب كأداة تفـاوض/ إشـارة/ تكاليـف)؛ ومع أرندت) العنف لا يَؤسُـس سـلطةً مسـتدامة، بـل يفضـح عجـز السياســة.

# الشرق الأوسط–خصوصية، أم تضخيم ثقافي؟

تؤكّد المداخلات أنّ الانتقام ليس خصوصية شـرق أوسـطية؛ إنه نزعة بشرية-سياسـية عابـرة للثقافـات تُعـاد صياغتهـا محليًـا عبـر مسـاطر الذاكرة (ثـارات مذهبيـة/ قوميـة، "جـرح السـيادة"، "إهانـات اسـتعمارية") وبنـى الحُكـم. غيـر أنّ المنطقـة تُبـرز تراكُـب طبقـات الجـرح:

- ثنائية سنّي/ شيعي تُؤدلج تاريخ النزاع على الخلافة؛ بوصف ذاكرة ظلم مؤسّسة.
- صِراعــات دولية-إقليميــة تســتثمر تاريــخ
   الإذلال للتعبئــة ("نحــن نثــأر لكرامــةٍ مُهــدَرة").
- فشل ترتيبات ما بعد الاستعمار في إنتاج ذاكرة مُقنِعة وتسوياتِ عادلة؛ ما يُبقي دوائر الثأر مفتوحة.

يُحسِـن النـصُ الابتعـاد عـن التبسـيط الثقافـي: الولايــات المتحــدة نفسـها خاضـت حروبًـا بعـد 11 سـبتمبر تحـت نزعـة ثأريـة اعترافيــة (فــي أدبيــات لاحقــة)؛ مــا يبرهــن كونيــة المنطــق مــع اخــتلاف الســياقات.



# "الانتقام من المعرفة" في غزة.. نحو مفهوم الـEdu-cide

تصِف الحلقة بعض أنماط الاستهداف في غزة بأنها انتقام من المعرفة (Edu-cide)—تدمير البنى التربوية، اغتيال/ تهجير الكوادر، قصف الجامعات والمدارس، وتجفيف شروط إعادة الإنتاج المعرفي لجيلٍ كامل. هذا ليس مجرّد أثر جانبي للقتال، بل اختيار استراتيجي يُحيل إلى ضرب "قدرة المجتمع على التعافي والقول"؛

نقديًّا، يلتقي هذا مع أدبيات "القتل الثقافي" و "تجريــم الذاكــرة" (memorycide): إذ لا يقـف عند الهـدم المـادي، بل يطـول سلاســل القيمة المعرفيــة (الأرشــيف، المناهـج، حريــة البحـث، الفضــاءات العموميــة للقــول). ويُضــاف إليــه "الانتقــام الســردي": تجريــم الســرديات البديلــة وإقصاؤهـا، مـا يحــوّل ســاحة الصـراع إلـــى احتــكارٍ معرفــى مســــــــّد.

أهمية المفهـوم أنّه يوسّـع أدوات الرصـد والمسـاءلة: مـن حقـوق الإنســان إلـى حقـوق المحرفـة؛ ومـن "حمايـة المحرفية المدنييـن" إلـى حمايـة البنيـة التحتيـة المعرفيـة (Knowledge Infrastructure Protection).

# الانتقام في محليّات المتوسط.. نموذج كريت

اســـتمرار الثـــأر الأهلــي فــي كريــت يبرهــن قـــوة

البنى القرابية والمعيارية المحلية في تكوين منظومات عدالة موازية، حيث تصبح "الكرامة" و"العار" قانونًا موازيًا يسحب الشـرعية مـن القضاء العـام. وتُفيـد هـذه الحالـة فـي تأكيـد أمريـن:

- 1. الانتقام ليس استثناء شرق أوسطيّ.
- 2. تفكيكه يتطلب اختراقًا مؤسّسيًا-ثقافيًا معًا: إصلاح العدالة + إعادة هندسة معايير المكانة والوجاهة.

# نحو نموذج تفسیري مرکّب

يمكن اقتـراح نمـوذج شـبكي يفسّـر رسـوخ الانتقـام عبـر أربـع طبقـات متداخلـة:

- طبقة الذاكرة: صدمات مؤسِّسة (استعمار/ نكبات/ حروب أهلية)، تُؤطَّر بخطابات الهوية وتُنقَل عبر المدرسة والإعلام والعائلة؛ هي مخزنُ الشرعية الثأرية.
- طبقة الاقتصاد السياسي للعنف: شبكات ريع/ سلاح/ رعاية خارجية، تجعل الانتقام سلعة سياسية تُستثمر انتخابيًّا وإقليميًّا.
- 3. طبقة المؤسّسات: ضعـف دولـة القانـون/ تسـييس القضاء/ احتـكار السـرد الرسـمي/ "مصالحـات النسـيان"؛ كلهـا تُبقــي الثــأر خيــارًا مُتاحًــا.
- 4. طبقة البنى المعرفية-السردية: استهداف المعرفة/ تجريـم الروايـات البديـلـة/ تفكيـك الفضاء العمومـي؛ ما يمنع قابلية المجتمع للتعلّم من ماضيـه.

# نقدُ منهجيّ لما قُدِّم في الحلقة

- قيمة مضافة: تفكيك التعريف، وإضاءة edu-cide, وربط الانتقام بالذاكرة السياسية، وإظهار كونية الظاهرة.
  - ثغرات:
- الحاجة إلى تحديد مؤشّرات لقياس "الانتقام من المعرفة" (مصفوفة تتبّع للأبنية، والكوادر، والمناهج، والأرشيف، وحرّيات القـول).
- 2. توسيع منظور الانتقام بوصف حوكمة:
   كيف يُستخدم داخليًا لتأديب الخصوم،
   وتشـكيل المجال العـام؟
- 4. وصل النقاش بالعدالة الانتقالية: خطـوطُ
   مفهومية بين "الصفح السياسي" و"الصفح
   الأخلاقي"، ومخاطر المصالحة بلا حقيقة.

### محفوفة سياسات لتفكيك دوائر الانتقام

#### (أ) الحماية المعرفية (ضدّ الEdu-cide)

- تحييد البنى التعليمية والبحثية في القانون الإنساني، ومساءلة استهدافها.
- "درع المعرفة": تسجيل رقمـي مـوزّع للأرشـيفات، ونسـخ سـحابية للجامعـات، وبروتوكـولات اسـتعادة سـريعة.
- برامج منح طوارئ لحماية الكوادر الأكاديمية والطلبة عند النزاعات.

### (ب) ذاكرة عادلة بدلًا من ذاكرة منتقمة

- هيئات مستقلة بتفويـض أرشـيفي كامـل؛
   وإشـراك الضحايـا والأطـراف كافـة؛ وضمـان
   حـق الاطـلاء.
- مناهج تعليمية تُـدرِّس التعـدد السـردي (مقاربـات سـرديات متعـددة) وتُقـدم أدوات للتحقـق النقـدي.

متاحـف/ منصّـات ذاكـرة عابـرة للهويـات الفرعيـة، تُعيــد تأويــل الماضــي لصالــح "نحـن مدنيــة".

### (ج) إصلاح مؤسّسي-قانوني

- تجريـم التحريـض الثـأري وخطـاب نـزع الإنسـانية، مـع ضمانـات حريـة التعبيـر.
- إصلاح العدالة (سـرعة/ نزاهـة/ تعويضـات)
   لتجفيـف مبـرّرات العدالـة الخاصـة.
- عدائة انتقالية متوازنة (حقيقة مساءلة
   جبر) بدل "صفقات نسيان" تُبقي القيد
   الأخلاقي مُعلَقًا.

#### (د) كبح اقتصاديات الثأر

- تجفيـف التمويـل (سلاســل توريــد الســلاح، شــبكات ريــع الحــرب)، وتتبّــع المنفعــة السياســية مــن موجــات الانتقــام.
- حوكمة المنصّات: تقليل معامل تضخيم
   المحتـوى الانتقامـي/ التشـهيري؛ توثيقًا
   أعلى للمعلومـات الحسّاسـة.

#### خاتمة

يُظهر الحوار، بتباين زواياه، أن الانتقام ليس ارتكاسًا غريزيًّا معزولًا، بل بنية عقلانية-سردية تُسَوَّق بوصفها عدالة، وتُمارَس بوصفها سياسة. قوّته من الذاكرة المجروحة، وفاعليّته من اقتصاد العنف، واستدامته من ضعف المؤسّسات وتغوّل المنصّات، وخطورته القصوى حين يتحوّل إلى انتقامٍ من المعرفة يعصف بإمكانية المستقبل.

تفكيك هذه البنية لا يتم بخطاب أخلاقي محرد، بل عبر هندسة مضادة تُعيد تعريف العدالة والذاكرة والشرعية. فالسلام الممكن في الشرق الأوسط المتوسطي ليس نقيض الانتقام فحسب، بل هو تجاوز معرفي-مؤسسي يَحرِم الانتقام من شروط إنتاجه: يُرمِّم الحقيقة، ويُقيم عدالةً مُقنِعة، ويحمي قدرة المجتمع على التعلّم والقول. وبهذه الشروط فقط يمكن أن نرى، لا شرق أوسط الشروط فقط يمكن أن نرى، لا شرق أوسط شرق أوسط شرق أوسط وذاكراتٍ تُغلق الديون الأخلاقية بدلًا من وريشها.

